
Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. 

 

Para que serve a arte, afinal? 

Conferência originalmente transmitida pelo rádio, em duas partes. 

 

 Ananda Cooramaswamy 

 

 São bem conhecidas as duas escolas contemporâneas de pensamento a respeito da 

arte. De um lado, uma pequenina “elite” distingue as “belas” artes da arte como produto 

de mãos habilidosas, valorizando-as muito como auto-revelação ou auto-expressão do 

artista; esta elite, coerentemente, fundamenta seus ensinamentos de estética no estilo, e 

faz da chamada “apreciação artística” uma questão de maneirismos e não de investigação 

do conteúdo ou da verdadeira intenção da obra. Assim são nossos professores de Estética 

e de História da Arte, que se regozijam com a ininteligibilidade da arte ao mesmo tempo 

que a explicam psicologicamente, substituindo o estudo da arte do homem pelo estudo do 

próprio homem; são nossos líderes de cegos, alegremente seguidos pela maioria dos artis-

tas modernos, que se sentem naturalmente lisonjeados pela importância atribuída ao gê-

nio pessoal. 

 De outro lado, temos a vasta multidão de homens comuns que não estão realmente 

interessados em personalidades artísticas, e para quem a arte tal como definida acima é 

antes uma peculiaridade que uma necessidade da vida, e que de fato não têm nada o que 

fazer com a arte. 

 E acima destas duas temos uma visão normal mas esquecida da arte, que afirma 

que arte é fazer bem o que quer que precise ser feito ou produzido, seja uma estátua, um 

automóvel, ou um jardim. No mundo ocidental, esta é especificamente a doutrina Católi-

ca da arte; desta doutrina se segue uma conclusão natural, nas palavras de São Tomás de 

Aquino: “Não pode haver bom uso sem arte”. É bastante óbvio que se as coisas de que 

precisamos fazer uso – seja este uso intelectual ou físico; ou, em condições normais, am-

bos simultaneamente – não forem produzidas da maneira devida, elas não podem ser 

apreciadas, querendo dizer com “apreciadas” algo mais do que simplesmente “gostadas”. 

A comida mal-feita, por exemplo, não nos apetecerá; do mesmo modo, exposições senti-

mentais ou autobiográficas enfraquecem o ânimo daqueles que as freqüentam. O patrono 

saudável está tão interessado na personalidade do artista quanto na vida privada de seu 

alfaiate: tudo o que ele precisa de ambos é que dominem suas artes. 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 2 

 Esta seqüência de conferências sobre arte é dirigida ao segundo tipo de homem 

definido acima, isto é, ao homem simples e prático que não tem utilidade para a arte tal 

como explicada pelos psicólogos e praticada pela maior parte dos artistas contemporâ-

neos, especialmente pintores. O homem comum não tem o que fazer com a arte a menos 

que ele saiba de que se trata, ou para que serve. E até aí ele está inteiramente certo; se a 

obra não é sobre nada, nem serve para nada, ela não tem nenhuma utilidade. Além disso, 

a menos que a obra trate de algo que valha a pena – que valha mais a pena, por exemplo, 

do que a preciosa personalidade do artista –, algo importante para o patrono e consumidor 

e também para o artista e produtor, ela não tem utilidade real, não passando de um artigo 

de luxo ou um mero ornamento. Nestas condições, a arte pode ser considerada por um 

homem religioso uma reles vaidade, por um homem prático um supérfluo caro, e pelo 

ideólogo de classe uma parte e parcela da grande fantasia burguesa. Existem portanto 

dois pontos de vista opostos, um deles dizendo que não pode haver bom uso sem arte, e o 

outro que a arte é um supérfluo. Observemos, porém, que estas afirmações contrárias se 

referem a coisas bem diferentes, que não são as mesmas só por terem sido chamadas de 

“arte”. Adotemos agora a visão historicamente normal e ortodoxamente religiosa de que, 

assim como a ética é “a maneira correta de fazer as coisas”, a arte é “fazer bem o que 

quer que precise ser feito”, ou simplesmente “o modo correto de fazer as coisas”; e refe-

rindo-nos ainda àqueles para quem as artes da personalidade são supérfluas, perguntemo-

nos se a arte é ou não uma necessidade. 

 Uma necessidade é algo de que não podemos ficar sem, qualquer que seja o preço. 

Não podemos entrar em questões de preço aqui, exceto para dizer que a arte não precisa, 

ou não deveria ser cara, exceto na medida em que materiais custosos sejam empregados. 

É neste momento que surge a questão crucial da fabricação voltada para o uso versus a 

fabricação voltada para o lucro. É porque a idéia de fabricação voltada para o lucro está 

ligada à sociologia industrial correntemente aceita que as coisas em geral não são bem-

feitas e portanto também não são belas. É do interesse do fabricante produzir coisas de 

que gostemos, ou que possamos ser induzidos a gostar, independentemente delas nos ser-

virem ou não; como os artistas modernos, o fabricante está expressando a si mesmo, e 

servindo às nossas necessidades somente na medida em que isto é necessário para que ele 

consiga vender alguma coisa. Os fabricantes e demais artistas recorrem à propaganda; a 

arte é bastante propagandeada pelos “museus de arte moderna” e marchands; e artista e 

fabricante determinam o preço de suas peças de acordo com o interesse do público. Nes-

tas condições, como disse tão bem Mr. Carey nesta mesma série de conferências, o fabri-



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 3 

cante trabalha para poder continuar ganhando dinheiro; ele não ganha dinheiro para poder 

continuar fabricando, o que seria o certo. É somente quando o artesão faz as coisas por 

vocação, e não simplesmente porque faz parte do seu emprego, que o preço das coisas se 

aproxima do seu valor real; e nestas circunstâncias, quando pagamos por uma obra de 

arte projetada para servir a uma necessidade real, o dinheiro que gastamos vale a pena; e 

sendo o propósito necessário, devemos ser capazes de pagar pela arte, sob o risco de vi-

vermos abaixo do nível humano normal;  é assim que vive hoje a maior parte dos ho-

mens, mesmo os ricos, se considerarmos a qualidade e não a quantidade. Não é preciso 

dizer que o trabalhador também é vítima da fabricação voltada para o lucro; tanto é assim 

que seria uma piada dizer que as horas de trabalho deveriam ser, em princípio, mais agra-

dáveis do que as horas de lazer; que no trabalho ele deve fazer aquilo de que gosta, e nas 

horas livres aquilo que deve – sendo o trabalho condicionado pela arte, e a conduta pela 

ética. 

 A indústria sem arte é brutalidade. A arte é especificamente humana. Nenhum dos 

povos primitivos, do passado ou do presente, cuja cultura afetamos desprezar e nos pro-

pomos a corrigir, dispensou a arte; da idade da pedra em diante, tudo o que foi feito pelo 

homem, não interessando em que condições de dificuldade ou pobreza, foi feito artisti-

camente para servir um propósito simultaneamente utilitário e ideológico. Fomos nós, ao 

menos coletivamente falando, que dominamos recursos amplamente suficientes, os quais 

não deixamos de desperdiçar, que propusemos uma divisão da arte em um tipo não mais 

que utilitário, e outro supérfluo, omitindo completamente aquilo que um dia se conside-

rou a mais elevada função da arte, a expressão e comunicação de idéias. Há muito tempo 

atrás a escultura era considerada “o livro do pobre”. A palavra “estética”, de “aesthesis”, 

“sentimento”, proclama nossa recusa dos valores intelectuais da arte. 

 É preciso falar de dois outros assuntos no tempo disponível. Em primeiro lugar, se 

dissemos que o homem comum está certo ao querer saber de que trata uma obra, e em 

exigir inteligibilidade das obras de arte, por outro lado ele está errado ao exigir similitude 

e completamente errado ao julgar obras de arte antiga a partir do ponto de vista pressu-

posto em expressões comuns como “isto foi antes de conhecerem anatomia” ou “isto foi 

antes de descobrirem a perspectiva”. A arte está interessada na natureza das coisas, e só 

incidentalmente, se é que chega a tanto, na sua aparência, pela qual a natureza é mais 

obscurecida do que revelada. O artista não pode se afeiçoar à natureza enquanto efeito, 

mas deve dar conta da natureza enquanto causa de efeitos. A arte, em outras palavras, es-

tá muito mais relacionada à álgebra do que à aritmética, e da mesma maneira que certas 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 4 

qualificações são necessárias para a apreciação de uma fórmula matemática, também o 

espectador precisa ser educado para entender e apreciar as formas de arte comunicativa. 

Este é sobretudo o caso do espectador dedicado a compreender e apreciar obras de arte 

que estão escritas, por assim dizer, em uma língua estrangeira ou esquecida, como está a 

maioria dos objetos em exibição nos museus. 

 Este problema surge porque o trabalho do museu não é exibir obras contemporâ-

neas. A ambição do artista moderno de estar representado no museu é vaidade, e mostra 

uma total incompreensão da função da arte; pois se uma obra foi feita para dar conta de 

uma necessidade específica, só pode ser eficaz no ambiente para o qual foi projetada, isto 

é, algum contexto vital como a casa de alguém, ou uma rua, ou uma igreja, e não em um 

lugar cuja função primária é conter qualquer tipo de arte.  

 A função de um museu de arte é preservar e dar acesso a obras antigas que sejam 

consideradas, por especialistas responsáveis por sua seleção, excelentes exemplares. Po-

dem estas obras, que não foram feitas para atender suas necessidades particulares, ser de 

algum uso para o homem comum? Provavelmente não à primeira vista e sem instruções, 

não até que ele saiba de que tratavam e para que serviam. Poderíamos desejar, ainda que 

em vão, que o homem nas ruas tivesse acesso aos mercados em que os objetos no museu 

foram originalmente comprados e vendidos, no curso cotidiano da vida. Por outro lado, 

os objetos do museu foram feitos para atender necessidades humanas específicas, ainda 

que não precisamente nossas necessidades atuais; e é maximamente desejável que se per-

ceba que houve necessidades humanas diferentes, e talvez mais significativas, do que as 

nossas. Os objetos do museu não podem de fato ser concebidos como figuras a ser imita-

das, só porque não foram feitas para adequar-se a nossas necessidades particulares; mas 

na medida em que sejam bons espécimes, o que se pressupõe pela seleção dos especialis-

tas, pode-se deduzir deles, quando comparados com seu uso original, os princípios gerais 

da arte, de acordo com os quais as coisas podem ser bem-feitas para atender qualquer fi-

nalidade. E este é, de modo geral, o valor maior dos nossos museus. 

 Alguns responderam à questão “Para que serve a arte?” dizendo que a arte é um 

fim em si mesmo; e é um tanto esquisito que aqueles que afirmam que a arte não tem uti-

lidade humana ao mesmo tempo enfatizem tanto seu valor. Tentaremos analisar os erros 

aí contidos. 

 Falamos acima do ideólogo de classe que não tem utilidade para a arte, e está di-

posto a dispensá-la, considerando-a parte e parcela da grande fantasia burguesa. Se pu-

déssemos encontrar um pensador destes, ficaríamos verdadeiramente felizes por concor-



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 5 

dar que toda a doutrina da arte pela arte, e toda a preocupação de “colecionar”, bem como 

“o amor da arte”, não passam de aberrações sentimentais e formas de escapar das preocu-

pações sérias da vida. Concordaríamos prontamente que meramente cultivar as coisas 

mais elevadas da vida – a arte sendo uma delas – em horas de lazer a serem obtidas por 

uma substituição ainda maior de meios manuais de produção por meios mecânicos é tão 

vã quanto seria a prática da religião pela religião aos domingos; e que as pretensões do 

artista moderno são fundamentalmente imaginárias e egoístas. 

 Infelizmente, quando vamos aos fatos, percebemos que o reformador social não é 

realmente superior à atual ilusão cultural, estando apenas revoltado com uma situação 

econômica que o priva das coisas elevadas da vida, que os ricos podem comprar com 

mais facilidade. O trabalhador inveja, muito mais do que compreende, o colecionador e 

“amante da arte”. A noção de arte do escravo assalariado não é mais realista ou prática do 

que a de um milionário, assim como sua noção de virtude não é mais prática ou realista 

do que a de um pregador da bondade como fim em si mesma. Ele não percebe que, se 

precisamos de arte somente porque gostamos de arte, precisamos ser bons somente se 

gostamos de ser bons; a arte e a estética seriam meros problemas de gosto, e nada se po-

deria objetar à alegação de que não temos o que fazer com a arte porque não gostamos 

dela, ou que não temos nenhuma razão para sermos bons, caso prefiramos ser maus. 

 O assunto da arte pela arte foi levantado outro dia por um editor de The Nation, 

que citou com aprovação um pronunciamento de Paul Valéry a respeito de como a carac-

terística mais essencial da arte é sua inutilidade, e continuou dizendo que “Ninguém se 

choca ao ouvir que ‘a virtude é sua própria recompensa’… que é apenas outra maneira de 

dizer que a virtude, como a arte, é um fim em si mesmo, um bem final”. O escritor ainda 

disse que “inutilidade e ausência de valor não são as mesmas coisas”; com o que, eviden-

temente, quis dizer “não são a mesma coisa”. Disse ainda que só há três motivações pelas 

quais um artista é impelido a trabalhar, isto é, “por dinheiro, fama, ou ‘arte’ ”. 

 Não precisamos continuar a procurar por um exemplo perfeito de ideólogo de 

classe estupidificado por aquilo que denominamos grande fantasia burguesa. Para come-

çar, está muito longe da verdade que ninguém se choque com a afirmação de que “a Vir-

tude é sua própria recompensa”. Se isto fosse verdade, então a virtude não seria mais do 

que a atitude do moralista que vive de observar as faltas alheias. Dizer que “a Virtude é 

sua própria recompensa” vai diretamente contra todo ensinamento ortodoxo, em que se 

afirma de maneira constante e explícita que a virtude é um meio para um fim, e não um 

fim em si mesma; um meio para o fim último de felicidade humana, e não uma parte da-



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 6 

quele fim1. E exatamente do mesmo modo em todas as civilizações normais e humanas a 

doutrina a respeito da arte sempre afirmou que a arte é igualmente um meio, e não um 

fim. 

 Por exemplo, a doutrina aristotélica de que “o fim geral da arte é o bem do ho-

mem” foi firmemente aprovada pelos enciclopedistas cristãos medievais; e podemos dizer 

que todos os sistemas de pensamento filosóficos ou religiosos dos quais o ideólogo de 

classe gostaria de se emancipar concordam que tanto a ética quanto a arte são meios para 

a felicidade, e não fins. O ponto de vista burguês, que na verdade é o ponto de vista do 

reformador social, é sentimental e idealista, enquanto a doutrina religiosa que ele repudia 

é utilitarista e prática! De qualquer modo, o fato de que um homem sinta prazer, ou possa 

sentir prazer, em agir bem ou em produzir bem, não é suficiente para fazer deste prazer o 

propósito de seu trabalho, exceto no caso do moralista ou daquele que meramente expres-

sa a si mesmo; assim como o prazer de comer não pode ser considerado a finalidade de 

comer, exceto no caso do glutão, que vive para comer. 

 Se o uso e o valor não são de fato sinônimos, é só porque o uso supõe a eficácia, e 

o valor pode ser atribuído a algo ineficiente. Santo Agostinho, por exemplo, demonstra 

que a beleza não é simplesmente aquilo de que gostamos, porque algumas pessoas gos-

tam de deformidades; ou, em outras palavras, valorizam aquilo que na verdade é inválido. 

O uso e o valor não são idênticos na lógica, mas no caso de uma pessoa perfeitamente 

saudável, coincidem na experiência; e isto é admiravelmente ilustrado pela equivalência 

etimológica do alemão “brauchen”, “usar”, e do latim “frui”, “fruir”. 

 Nem o dinheiro, a fama ou a “arte” podem ser considerados explicações para a 

arte. O dinheiro não pode, pois à exceção do caso da produção voltada para o lucro em 

vez do uso, o artista por natureza, que tem em vista o bem da obra a ser realizada, não 

está trabalhando para ganhar dinheiro, mas ganhando dinheiro para poder continuar sendo 

ele mesmo, isto é, para poder continuar trabalhando como aquilo que é por natureza; as-

sim como ele come para continuar vivendo, em vez de viver para continuar comendo. 

                                                   
1 Coomaraswamy interpreta o provérbio de forma parcial. É claro que a virtude é um meio para 

um fim, e uma virtude que desprezasse os fins seria inútil e nem virtude seria. Por outro lado, o 

provérbio tem um sentido positivo na medida em que a virtude, mesmo quando não atinge um 

fim externo ao homem, é útil: pois ela é a manifestação na alma de uma qualidade celeste e, por-

tanto, de uma presença divina, por mais relativa e longínqua. Ora, receber na alma uma presença 

divina é sempre uma recompensa. Isso, no entanto, quando a virtude é sincera: quando é pratica-

da em Nome de Deus, não por orgulho. (Nota do Editor.) 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 7 

Quanto à fama, basta lembrarmos que a maior parte da melhor arte do mundo foi produ-

zida anonimamente, e que se algum trabalhador tem apenas a fama em vista, “todo ho-

mem decente deveria se envergonhar de as pessoas boas saberem isto dele”. E quanto à 

arte, dizer que o artista trabalha para a arte é um abuso de linguagem. Arte é como um 

homem trabalha, supondo que ele conheça sua arte e a tenha como hábito; do mesmo 

modo, a prudência ou a consciência é o que faz um homem agir bem. A arte é tanto a fi-

nalidade de seu trabalho quanto a prudência é a finalidade da conduta. 

 É só porque, nas condições estabelecidas em um sistema de produção voltado pa-

ra o lucro em vez do uso, esquecemos o sentido da palavra “vocação” e pensamos somen-

te em termos de “empregos”, que confusões assim são possíveis. O homem que tem um 

“emprego” está trabalhando por motivos alheios a si, e pode muito bem ser indiferente à 

qualidade do produto, pelo qual não é o responsável; tudo o que ele quer neste caso é ga-

rantir para si uma parcela adequada dos lucros esperados. Mas alguém cuja vocação seja 

específica, isto é, alguém constitucionalmente adaptado e treinado para um ou outro tipo 

de atividade, ainda que tire seu sustento desta atividade, está na verdade fazendo aquilo 

de que mais gosta; e se ele é levado pelas circunstâncias a fazer outro tipo de trabalho, 

ainda que melhor pago, torna-se na verdade infeliz. A vocação, seja a do fazendeiro ou do 

arquiteto, é uma função; o exercício desta função, no que diz respeito ao próprio homem, 

é o meio mais indispensável de desenvolvimento espiritual, e no que diz respeito à sua 

relação com a sociedade, a medida de seu valor. É precisamente neste sentido que, como 

diz Platão, “mais será feito, e melhor, e com mais facilidade, quando cada um fizer ape-

nas uma coisa, de acordo com seu gênio”; e isto é “a justiça para cada homem em si 

mesmo”. A tragédia de uma sociedade industrialmente organizada para o lucro é que esta 

justiça lhe seja negada; e qualquer sociedade assim literalmente e inevitavelmente faz o 

papel de Diabo perante o resto do mundo. 

 O erro básico do que chamamos a ilusão cultural é a presunção de que a arte é al-

go a ser realizado por um tipo especial de homem – particularmente, aquele tipo de ho-

mem a quem chamamos gênio. Em direta oposição a isto está a perspectiva normal e hu-

mana de que a arte é simplesmente a maneira correta de fazer as coisas, sejam sinfonias 

ou aviões2. A perspectiva normal pressupõe, em outras palavras, não que o artista seja um 

                                                   
2 O autor erra ao considerar objetos modernos – carros, aviões – como passíveis de ser feitos com 

arte. A doutrina ensinada por Guénon vai claramente contra essa idéia. No entanto, esse pequeno 

erro do autor não prejudica seu brilhante ensaio. (Nota do Editor.) 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 8 

tipo especial de homem, mas que todo homem que não é um mero ocioso e parasita é ne-

cessariamente algum tipo especial de artista, hábil e contente em fazer alguma coisa de 

acordo com sua constituição e treinamento. 

 Obras geniais são de pouco uso para a humanidade, que invariavelmente e inevi-

tavelmente não entende, distorce e caricatura seus maneirismos e ignora sua essência. 

Não é o gênio, mas o homem que pode produzir uma obra-prima, que interessa. Pois o 

que é uma obra-prima? Não, como se supõe habitualmente, um vôo individual da imagi-

nação, além do alcance comum do seu próprio tempo e mais voltado à posteridade do que 

a nós mesmos; mas, por definição, uma obra realizada por um aprendiz ao final de seu 

aprendizado e pela qual ele prova seu direito de ser admitido como membro de uma guil-

da, ou como diríamos hoje, um sindicato, ou como artesão-mestre. A obra-prima é sim-

plesmente a prova de competência esperada e exigida de todo artista que se gradua, a 

quem não se permite que monte uma loja própria a menos que tenha produzido tal prova. 

Do homem cuja obra-prima foi portanto aceita por um corpo de praticantes especializa-

dos se espera que continue produzindo obras de qualidade similar pelo resto de sua vida; 

ele é um homem responsável por tudo o que faz. Tudo faz parte do curso normal dos 

acontecimentos, e longe de pensar nas obras-primas como meras obras antigas preserva-

das nos museus, o trabalhador adulto deveria ficar envergonhado se alguma coisa que ele 

fizer esteja abaixo do padrão da obra-prima ou não seja bom o suficiente para ser exibido 

em um museu. 

 O gênio vive num mundo próprio. O artesão-mestre vive em um mundo habitado 

por outros homens; ele tem vizinhos. Uma nação não é “musical” pelas grandes orques-

tras de suas capitais, sustentadas por um seleto círculo de “amantes da música”, ou por-

que estas orquestras tocam peças populares. A Inglaterra era “um ninho de pássaros can-

tores” quando Pepys podia insistir que uma jovem donzela assumisse um papel difícil no 

coro da família, pois do contrário correria o risco de não conseguir um marido. E se as 

canções folclóricas de um país agora estão entre as capas dos livros, ou, como diz o can-

tor mesmo, “postas num saco”, ou se igualmente consideramos a arte algo a ser visto em 

um museu, não é que algo tenha sido ganho, mas sim que sabemos que algo foi perdido, 

e desejamos ao menos preservar sua memória. 

 Existem, então, possibilidades de “cultura” além daquelas concebidas por nossas 

universidades e grandes filantropos, e outras possibilidades de realização além daquelas 

que podem ser exibidas em salas de estar. Não negamos que o ideólogo de classe possa 

estar justamente ressentido com a exploração econômica; quanto a isto, será suficiente 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 9 

dizer, de uma vez por todas, que “o trabalhador vale por seu trabalho”. Mas o que o ideó-

logo de classe, como homem, e não apenas em seu óbvio papel de explorado, deveria 

exigir mas quase nunca ousa é uma responsabilidade humana por qualquer coisa que ele 

mesmo faça. O que o sindicato deveria exigir de seus membros são obras-primas. O que o 

ideólogo de classe que não é apenas um subalterno, mas também um homem, tem o direi-

to de exigir não é nem ter menos trabalho nem ter uma porção maior das migalhas cultu-

rais que caem da mesa dos ricos, mas a oportunidade de sentir imenso prazer em fazer o 

que quer que faça como trabalho, da mesma maneira que sente ao cuidar do próprio jar-

dim ou em sua vida familiar; o que ele deveria exigir, em outras palavras, é a oportunida-

de de ser um artista. Qualquer civilização que lhe negue isto é inaceitável. 

 Com ou sem máquinas, é certo que sempre haverá trabalho para fazer. Tentamos 

mostrar que enquanto o trabalho é uma necessidade, não é de modo algum um mal neces-

sário, mas sim um bem necessário, no caso de o trabalhador ser um artista responsável. 

Até agora falamos desde o ponto de vista do trabalhador, e talvez nem seja preciso dizer 

que tudo depende tanto do patrono como do artista. O trabalhador se torna um patrono na 

hora em que compra algo para seu próprio uso. E para ele, enquanto consumidor, sugeri-

mos que aquele homem que, quando precisa de um terno, não compra dois ternos prontos 

de material vagabundo, mas delega a tarefa de fazer um terno de material primoroso a um 

alfaiate, é muito melhor como patrono das artes e filantropo do que o homem que mera-

mente adquire uma obra-prima e a coloca no museu nacional. Também o metafísico e o 

filósofo têm um papel; uma das funções primárias do Professor de Estética deveria ser 

destruir as superstições da “Arte” e do “Artista” como pessoa privilegiada, um tipo dife-

rente dos homens comuns. 

 O que o explorado deveria ressentir não é meramente a insegurança social, mas a 

posição de irresponsabilidade humana que lhe é imposta pela produção voltada para o 

lucro. É preciso que ele entenda que  a questão da propriedade dos meios de produção 

tem um sentido primariamente espiritual, e só secundariamente um sentido de justiça ou 

injustiça econômica. O ideólogo de classe, na medida em que propõe que se viva só de 

pão, ou mesmo de brioche, não é melhor nem mais sábio do que o capitalista burguês que 

ele afeta desprezar; nem ficaria ele mais feliz no trabalho se trocasse muitos chefes por 

poucos. Faz pouca diferença que ele pretenda viver sem arte, ou obter sua porção dela, se 

consente na deificação desumana da “Arte” pressuposta na expressão “Arte pela arte”. 

Não é mais propício ao fim último e presente do homem sacrificar-se no altar da “Arte” 

do que sacrificar-se nos altares da Ciência, do Estado, ou da Nação personificadas. 



Todos os direitos reservados. É permitida a impressão deste texto, para usos individuais e parti-

culares apenas. É proibida toda reprodução eletrônica, sob qualquer forma, bem como toda re-

produção impressa que não individual e para uso particular. (www.sapientia.com.br) 

  

 10 

 Em nome de todos os homens negamos que a arte seja um fim em si mesma. Pelo 

contrário, “a indústria sem arte é uma brutalidade”; e tornar-se um bruto é morrer para o 

estatuto humano. Trata-se de um problema de bucha de canhão de qualquer jeito: faz 

pouca diferença morrer repentinamente nas trincheiras ou dia após dia nas fábricas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Tradução de Alberto V. Queiroz) 

  


