
1

Que é Misticismo?, de William Stoddart

Publicado em Lembrar-se num Mundo de Esquecimento, 
de William Stoddart, Kalon, São José dos Campos, 2013

Original inglês: What is Mysticism?

Tradução de Alberto V. Queiroz

Todos os direitos reservados. É proibida a
reprodução total ou parcial sem autorização

dos detentores dos direitos autorais.



2

O QUE É MISTICISMO?

por William Stoddart

Com exceção daqueles que o rejeitam ou o ignoram 
totalmente, as pessoas em geral têm por aceite que o 
misticismo reivindica referir-se à “Realidade Suprema”. 
A relação em questão é na maior parte considerada como 
sendo do tipo “experiencial”, e é usada com freqüência a 
frase “experiência mística”— assumindo-se que o objeto 
de tal experiência é, precisamente, a “Realidade Suprema”, 
a qual é declarada transcendente e  oculta em relação à 
nossa percepção comum. Essa experiência mística é tida 
como “incomunicável” e é freqüentemente dita puramente 
“subjetiva”, no sentido pejorativo, particularmente quando se 
lança alguma dúvida sobre o alegado objeto da experiência.

Entretanto, admitir-se-á em geral que, assim como 
há uma “experiência mística”, há também uma “doutrina 
mística”. Conseqüentemente, há ao menos algo a ser 
comunicado (pois este é o significado de doutrina), e ao 
mesmo tempo algo que é “objetivo”, dado que tudo o que 
pode ser transmitido precisa ser objetivo, mesmo que o 
objetivo venha a se mostrar ilusório. O subjetivo em si não 
pode ser transmitido1, mas seu objeto pode — ao menos 

1. No subjetivismo moderno, o que é expressado é somente um sujeito que já é 
relativo, a saber o ego passional, sentimental e imaginativo; a fim de expressar-
se, ele necessariamente usa elementos objetivos escolhidos arbitrariamente, 
enquanto separa-se arrogantemente e tolamente da realidade objetiva. O 
‘puramente subjetivo’, no mundo moderno, pode apenas manifestar sua 
presença gritando e de modo ofegante, e esta é a definição mesma da poesia 



3

em termos conceituais. Dizer: “Passei por uma experiência 
indescritível” já é uma descrição e uma comunicação. 
Enquanto tal, ela pode ser considerada objetivamente por 
terceiros e, dependendo de sua adequação, da sensibilidade 
do ouvinte e da realidade do objeto, ela pode mesmo fazer 
vibrar nele uma corda respondente. Isto significa que em 
circunstâncias favoráveis ela pode em maior ou menor grau 
estimular no ouvinte uma intuição ou “experiência” similar.

O alegado objeto tanto da “experiência mística” quanto 
da “doutrina mística” é a Realidade Suprema. A doutrina 
mística pode chamá-la de Um, Si, Puro Ser, ou outro nome, 
e a experiência mística é considerada como sendo a união 
com ela, em qualquer grau e de qualquer modo que seja. 
Com este fim, fala-se também de “via mística” ou “caminho 
místico”. Este é o processo de “unificação” com o Um , o Si, 
o Puro Ser — todos esses sendo nomes para a Realidade 
Suprema.

De tudo isso resulta claramente que o misticismo ou 
a experiência mística tem dois polos, a saber a doutrina 
mística e a via ou caminho místico. Portanto, no misticismo, 
assim como em outras esferas, é uma questão de doutrina 
e método, ou teoria e prática. Estes elementos gêmeos do 
misticismo serão examinados em detalhe neste ensaio. 
A validade e justificabilidade do misticismo, seja dito de 
imediato, depende da validade e justificabilidade de seu 
objeto. Se este for uma realidade, a experiência é válida e, 
da maneira descrita, capaz de ser comunicada a terceiros e 
neles evocada.

Como em geral ocorre, falei do misticismo de uma 
forma que poderia dar a impressão de ser ele uma entidade 

‘avant-garde’ moderna.



4

independente capaz de existir em um vácuo. No entanto, 
esta impressão seria inteiramente falsa, visto que na prática 
o misticismo só surge dentro do arcabouço de uma das 
religiões reveladas. De fato, seria justo dizer que o misticismo 
constitui a dimensão interior ou espiritual de toda religião. 
Misticismo é esoterismo, enquanto que o arcabouço religioso 
exterior é o respectivo exoterismo. O exoterismo é para 
todos, ao passo que o correspondente esoterismo é somente 
para aqueles que a ele se sentem chamados. O esoterismo, 
diferentemente do exoterismo, não pode ser imposto. Ele é 
estritamente uma questão de vocação.

Já se disse que “todos os caminhos levam ao mesmo topo”. 
Neste símbolo, a variedade das religiões é representada 
pela multiplicidade dos pontos de partida ao longo da 
base circunferencial da montanha. Os caminhos radiais 
ascendentes são os caminhos místicos. A unicidade do 
misticismo é uma realidade somente no topo único. Os 
caminhos são muitos, mas seu destino é um. À medida 
em que se aproximam deste destino, os vários caminhos 
cada vez mais se assemelham, mas somente no topo é que 
eles realmente coincidem. Até lá, apesar de semelhanças 
e analogias, eles permanecem separados, e de fato cada 
caminho é imbuído de um perfume ou uma cor bem 
definidos — o misticismo islâmico é claramente diferente 
do misticismo cristão — mas no topo estas várias cores 
são (ainda falando simbolicamente) reintegradas na Luz 
incolor. Os misticismos islâmico e cristão são um somente 
em Deus.

É este ponto de “Luz incolor”, onde as diferentes religiões 
se encontram, que torna possível a philosophia perennis ou 
religio perennis. Esta é a verdade divina, supra-formal, que 



5

é a fonte de cada religião, e que cada religião incorpora. O 
coração de cada exoterismo é seu esoterismo correspondente, 
e o coração de cada esoterismo (ou o esoterismo em estado 
puro) é a religio perennis.

Em todas as religiões, a meta do misticismo é Deus, que 
pode também receber atributos como o Um, o Absoluto, 
o Infinito, o Si, o Puro Ser2. Em muitas variedades de 
misticismo diz-se que a meta é a Verdade, concebida como 
uma Realidade viva capaz de ser vivenciada. O misticismo 
tem, portanto, três elementos: a doutrina referente a Deus e à 
Realidade Suprema (doutrina mística), a unidade com Deus 
ou Realidade Última (experiência mística), e o movimento 
que leva da primeira à segunda (caminho místico). Em 
outras palavras: a doutrina da Unidade, a experiência da 
União, e o caminho de Unificação.

A doutrina mística e a metafísica ou teologia mística são 
uma única e mesma coisa. A experiência mística, quando num 
grau total ou ao menos suficiente, é a salvação ou liberação. 
E o propósito do caminho místico é a “realização espiritual”, 
isto é, a progressão do exterior ao interior, da crença à visão, 
ou, em termos escolásticos, da Potência ao Ato.

*

Muitas pessoas estão familiarizadas com as três 
modalidades fundamentais da realização espiritual 
proclamadas pelo Hinduísmo: karma-mârga (a “Via da 
Ação”), bhakti-mârga (a “Via do Amor”) e jñâna-mârga (a 
2.  Inclui-se aqui a religião não teísta do Budismo, já que aqui também a 
Realidade Última, referida de forma variada em diferentes contextos como 
Dharma (‘Lei’),  Âtma  (‘Self’), Nirvâna (‘Extinção’) ou Boddhi (‘Despertar’) 
, é vista como transcendente e absoluta.



6

“Via do Conhecimento”). Estas correspondem aos três 
graus ou dimensões do Sufismo: makhâfah (“Temor”), 
mahâbha (“Amor”) e marifa (“Conhecimento” ou “Gnose”3).
Estritamente falando, somente bhakti e jñâna (isto é, 
mahâbha e ma‘rifa) constituem o misticismo: o misticismo 
é uma via de Amor, uma via de conhecimento, ou uma 
combinação de ambas. Que se recorde aqui a ocasião na 
vida de Cristo quando ele foi recebido na casa das irmãs 
Marta e Maria. O que ficou conhecido no Cristianismo 
como a “Via de Marta” equivale ao karma-mârga do 
Hinduísmo, a via da observância religiosa e das boas obras. 
A via contemplativa ou mística, por outro lado, é a “Via 
de Maria”, que compreende duas modalidades, a saber 
bhakti-mârga (a “Via do Amor”) e jñâna-mârga (a “Via 
do Conhecimento”). Karma enquanto tal é puramente 
exotérico, mas é importante enfatizar que há sempre um 
elemento kármico tanto em bhakti quanto em jñâna. Tanto 
a Via do Amor quanto a Via do Conhecimento contêm 
necessariamente um elemento de Temor ou conformidade. 
Do mesmo modo, a Via do Conhecimento contém 
invariavelmente a realidade do Amor. Quanto à Via do 
Amor, que é composta de fé e devoção, ela contém um 
elemento indireto de jñâna na forma da teologia dogmática e 
especulativa. Este elemento está na especulação intelectual 
em si, não em seu objeto, o qual é limitado por definição, 
caso contrário não se trataria de bhakti. A despeito da 
presença em cada uma das Vias de elementos das duas 
outras, as três Vias karma, bhakti e jñâna (ou makhâfah, 
3. Esta palavra é usada de modo puramente etimológico, e não se refere 
à corrente dos primórdios da história do Cristianismo conhecida como 
‘gnosticismo’. ‘Gnosis’, do grego, é a única tradução adequada para o 
sânscrito jñ na (com o qual é de fato cognato) e para o árabe ma‘rifa.



7

mahâbha e ma’rifa) representam três modos de aspiração 
religiosa específicos e facilmente distinguíveis.

Quanto à questão de a qual destes caminhos um 
determinado devoto se liga, trata-se invencivelmente uma 
questão de temperamento e vocação. É um caso em que a 
Via escolhe o indivíduo, não o indivíduo a Via.

Historicamente falando, o misticismo cristão caracteriza-
se principalmente pela Via do Amor, ao passo que os 
misticismos hindu e islâmico comportam tanto a Via do 
Amor quanto a Via do Conhecimento. A linguagem da 
Via do Amor tem ressonâncias notavelmente semelhantes 
em qualquer misticismo em que aflore, mas as formulações 
jñânicas do hinduísmo ou gnósticas do Sufismo tendem 
a soar estranho aos ouvidos dos que estão familiarizados 
apenas com a forma cristã, ou em todo caso bháktica, de 
espiritualidade.4

*

A meta da religião, em toda sua diversidade, é a salvação. 
Qual é então a diferença entre exoterismo e esoterismo? O 
exoterismo é formalista, mas a fé e a devoção podem dar-lhe 
profundidade. O esoterismo é profundo — supra-formal 
— por definição, e é o apanágio somente daqueles que 
possuem vocação. Neste caso as formas são transcendidas 
no sentido de que são vistas como expressões simbólicas 
da essência. Também no esoterismo a fé é essencial, mas 

4. Entre aqueles que excepcionalmente manifestaram a Via do Conhecimento 
no Cristianismo estão incluídas grandes figuras como a de Dionísio o 
Aeropagita, Mestre Eckhart e Ângelo Silésio. São precisamente as obras de jñ 
nins como estes que tendiam a causar rusgas no clima geralmente bháktico do 
Cristianismo.



8

ela significa sinceridade e compromisso total--um esforço 
em direção à realização. Metafisicamente, a diferença entre 
exoterismo e esoterismo (entre formalismo e misticismo 
sapiencial) reside na maneira como se encara a Meta final: 
no exoterismo, Deus é encarado no nível do “Ser” (o Criador 
e Juiz): não importa quão profundo ou sublime o fervor do 
exoterista, o Senhor e o fiel permanecem sempre distintos. 
No esoterismo, por outro lado, Deus é encarado no nível do 
“Supra-Ser” (a Essência Divina). Neste nível percebe-se que 
Senhor e fiel (este criado à imagem daquele) compartilham 
uma essência comum, e isto revela a possibilidade da União 
Divina suprema.

*

Fez-se referência acima aos termos “subjetivo” e “objetivo”, 
e alguns podem ter dificuldade para conceber a definição 
exata destes dois conceitos. A melhor chave para esta 
questão é a fornecida pelo epíteto hindú para a Divindade, 
Sat-Chit-Ânanda. Os três elementos constitutivos desta 
designação Divina são geralmente traduzidos por Ser 
(infinito), Consciência (infinita) e Beatitude (infinita). Esta 
tradução é precisa e permite ver que o Ser é o Objeto Divino 
e a Consciência é o Sujeito Divino, enquanto a Beatitude — 
a fusão harmônica dos dois — é a União Divina. A tradução 
mais “essencial” de Sat-Chit-Ânanda é, portanto, “Objeto-
Sujeito-União”. Este é o modelo ou origem de todos os 
objetos e sujeitos possíveis, e do anseio destes por aqueles.5

Este aspecto “trinitário” da Divindade é universal, e é 

5. Sat-Chit- Ânanda podem também ser interpretados como ‘Conhecido-
Conhecedor-Conhecimento’ ou ‘Amado-Amante-Amor’.



9

encontrado em todas as religiões. No Cristianismo ele é o 
dogma central: Deus Pai, Deus Filho e Deus Espírito Santo. 
A analogia entre a Trindade cristã e “Ser-Consciência-
Beatitude” pode ser vista a partir das exposições doutrinais da 
patrística grega e também na designação da Trindade cristã 
por Santo Agostinho como “Ser-Sabedoria-Vida”. No Islã, 
apesar de ele ser  sobretudo a religião do monoteísmo estrito, 
algumas formulações sufis evocam exatamente o mesmo 
aspecto trinitário da Divindade. Mais tarde falar-se-á sobre 
“realização espiritual”, mas no sufismo esta é essencialmente 
a invocação (dhikr) do Nome de Deus. Neste sentido, diz-se 
que Deus é não somente Aquilo que é invocado (Madhkûr), 
mas também, em última análise, Aquilo dentro de nós que 
invoca (Dhâkir) e, mais ainda, que o próprio Dhikr, enquanto 
Atividade interna de Deus6, é também Divino. Temos 
portanto o ternário Madhkûr-Dhâkir-Dhikr, “Invocado-
Invocador-Invocação”, a relação entre estes três elementos 
sendo precisamente a de “Objeto-Sujeito-União”. Esta é a 
essência mesma da teoria e da prática do misticismo, pois 
esta “União” in divinis é a prefiguração e modelo da união 
do homem com Deus. As doutrinas hindu, cristã e sufi 
coincidem na elucidação de por que isso é assim.

*

Uma das características mais importantes da doutrina 
mística que deriva de várias das grandes religiões — 
explícita, por exemplo, nos tratados de grandes místicos 
jñânicos ou gnósticos como Shankara, Eckhart e Ibn 
‘Arabî  — é a distinção feita, em Deus mesmo, entre Deus 

6. Que este Ato Divino passe pelo homem é o mistério da salvação.



10

e Divindade, ou entre “Ser” e “Essência”7. Na doutrina 
religiosa comum, a distinção fundamental é entre Deus 
e o homem, ou entre o Incriado e o criado. A doutrina 
mística ou esotérica, por outro lado, faz uma distinção em 
cada uma dessas categorias. Assim, no Incriado já existe há 
uma prefiguração da criação, que é Deus enquanto Ser — 
em contraposição à essência Divina ou Divindade, que é 
“Supra-Ser”. Deus enquanto “Ser” é o criador imediato do 
mundo. Com relação à criação — em si relativa —, há nela 
um reflexo do Incriado (o Absoluto) na forma de Verdade 
e Virtude, Símbolo e Sacramento. Mais uma vez a doutrina 
mística torna explícita a realidade da união mística, pois 
é unindo-se com o Sacramento criado (por exemplo, na 
Eucaristia ou na Invocação de um Nome Divino) que 
o místico realiza a sua união com, ou reintegração na, 
Divindade incriada. Esta exposição é tirada dos escritos de 
Frithjof Schuon8, que explicou como o Ser (a prefiguração 
do relativo no Absoluto) é o Logos incriado, ao passo que 
a reflexão do Absoluto no relativo (o Profeta, o Redentor, 
o Tathâgata, o Avatâra) é o logos criado. Sem esta ponte 
(o Logos com seus aspectos criado e incriado), nenhum 
contato entre o criado e o Incriado, entre o homem e Deus, 
seria possível. O abismo entre os dois seria intransponível. 
Isto seria “dualismo”, não Não-Dualidade (ou Advaita, 
usando o termo da metafísica de Shankara), e inteiramente 
oposto ao misticismo. Em cada religião, o Fundador 
é a personificação do Logos, e seu papel enquanto tal é 

7. A mesma distinção é também feita por São Gregório Palamas em sua 
doutrina da Essência Divina e das Energias Divinas.
8. Veja especialmente O Esoterismo como Princípio e como Caminho, 
Ed.Pensamento (São Paulo, 1978).



11

sempre explicitado. Cristo disse: “Aquele que me viu, viu a 
Deus”. E nas palavras do Buda: “Aquele que vê o Dharma 
me vê; aquele que me vê, vê o Dharma”.9 A união mística é 
realizada apenas por intermédio do Logos.

*

Como vimos, o misticismo inclui tanto a doutrina mística 
quanto a experiência mística. A experiência mística é a 
“realização” interior e unitiva da doutrina. Este campo é o 
do método espiritual. No hinduísmo, o método espiritual é 
representado pelo Yoga — não os exercícios físicos derivados 
do hatha-yoga hoje amplamente praticados no Ocidente, 
mas raja-yoga, a arte “régia” de união. Se no hinduísmo o 
veda (conhecimento) é a scientia sacra, então o yoga (união) 
é a ars sacra ou operatio sacra correspondente. Neste sentido 
foi dito na idade média: ars sine scientia nihil: não se pode 
praticar racionalmente um método espiritual a não ser com 
base numa doutrina espiritual previamente compreendida 
que é tanto a motivação quanto o paradigma do trabalho 
espiritual a ser empreendido. Se doutrina sem método é 
esterilidade, método sem doutrina é perdição. Isto deixa 
claro por que a doutrina precisa ser “ortodoxa” — isto é, 
em conformidade sutil com a verdade divina. Uma pseudo-
doutrina, tendo como origem apenas invenções humanas 
arbitrárias, é a mais poderosa de todas as causas de perdição.

Estes pontos devem ser enfatizados, porque nos dias 
de hoje muitos daqueles que sentem-se atraídos pelo 
msticismo anseiam por “experiências” a todo custo — sem 

9. Samyutta Nikâya iii. 120. Aqui o Buddha identifica-Se com a Lei Eterna 
(Dharma).



12

se preocuparem em se perguntar: experiência de quê, e 
sem as salvaguardas seja da conformidade à disciplina de 
uma tradição religiosa, seja da permissão e da direção de 
uma autoridade espiritual. É precisamente esta separação 
ilegítima do método da doutrina que pode ser prejudicial. 
Quanto mais real e eficaz um método espiritual, tanto maior 
o perigo para quem dele se apropria ilegitimamente. Há 
muitos registros de casos de danos psicológicos e espirituais 
resultantes de um uso não-autorizado (ou seja, de uma 
profanação) de ritos e sacramentos religiosos.

No passado, era a falta inversa que era mais comum: saber 
a verdade, mas — por fraqueza, paixão ou malícia — deixar 
de colocá-la em prática; em outras palavras, a hipocrisia, não 
a heresia — a “falsa sinceridade” — dos tempos modernos. 
Quão característico de nossa era o estar de ponta cabeça, 
neste caso como em outros! A nova falta é infinitamente 
mais profunda que a anterior. Esquece-se que toda “busca” 
tem inevitavelmente um objeto e que, quer se queira, quer 
não, o objeto de um método místico ou espiritual é a 
Realidade Suprema ou Deus. Não se pode brincar com o 
objeto impunemente.

O yoga é união com Deus (ou com o Princípio Divino) 
por meio da concentração nele, e uma forma particularmente 
bem conhecida é o japa-yoga, que compreende a invocação 
continuada de um mantra (um Nome Divino ou uma 
fórmula contendo um Nome Divino). Mutatis mutandis, 
este método espiritual desempenha um papel central em 
todos os misticismos. No Budismo Mahâyâna, por exemplo, 
ele aparece sob a forma do Mani tibetano e do Nembutsu 
japonês. No Islã, nada é mais recomendado ao aspirante 
espiritual do que dhikr Allâh, a “recordação de Deus” por meio 



13

da invocação de Seu Nome. No hesicasmo (o misticismo do 
Cristianismo oriental), a invocação do Nome Divino toma a 
forma da “Prece de Jesus”, uma prática vividamente descrita 
n’O Peregrino Russo. O método análogo no cristianismo 
ocidental é o culto do Santo Nome. Este floresceu na Idade 
Média, e foi pregado com pungência e determinação no 
século XV por S. Bernardino de Siena: “Tudo o que Deus 
criou para a salvação do mundo está oculto no Nome de 
Jesus”. A prática foi revificada na forma da invocação Jesu-
Maria, nas revelações feitas na primeira metade deste século 
a Irmã Consolata, uma freira capuchinha italiana.

Este método de concentração em um Nome Divino indica 
claramente que misticismo é exatamente o oposto do dar 
liberdade total à subjetividade não-regenerada do homem. 
De fato, ele é a exposição dessa subjetividade não-regenerada 
à influência normativa e transformante do Objeto revelado, 
o Sacramento ou Símbolo da religião em questão. Foi neste 
sentido que São Paulo pôde dizer: “Não eu, mas o Cristo em 
mim”. Ao mesmo tempo, e mesmo mais esotericamente, o 
misticismo é a exposição de nosso egoísmo mesquinho, visto 
por sua vez como um “objeto”, à influência aniquiladora e no 
entanto vivificante do Sujeito divino, do Si imanente10. Esta 
possibilidade é vista no Islã no hadîth qudsi: “Eu (Deus) 
sou a audição pela qual ele (o escravo) ouve”11. O veículo de 

10. Esta síntese do aspecto dual da realização ou método foi tirada dos escritos 
de Frithjof Schuon. Ver especialmente L’Oeil du Coeur, Dervy-Livres (Paris, 
1976), capítulo ‘Microcosme et Symbole’.
11. Uma idéia similar é encontrada nas palavras de Santa Tereza d’Ávila: 
‘Cristo não tem na terra corpo senão o seu, mãos senão as suas, pés senão 
os seus; seus são os olhos com os quais a compaixão de Cristo olha para o 
mundo; seus são os pés com os quais ele segue fazendo o bem, e suas são as 
mãos com as quais ele pode nos abençoar agora.’



14

ambos os processos é a invocação de um Nome Divino (que 
é tanto Sujeito quanto Objeto) num arcabouço estritamente 
tradicional e ortodoxo, e com a autorização e supervisão de 
um mestre espiritual autêntico. Nesse campo, não há lugar 
para curiosidade e experimentos.

*

Nos misticismos de várias religiões, a busca de Deus pela 
alma é simbolizada em termos do mútuo desejo ardente 
entre amante e amada. São João da Cruz, por exemplo, usa 
este simbolismo em sua poesia mística, da qual são tirados 
os seguintes versos:

		  ¡Oh noche, que guiaste
		  Oh noche amable mas que el alborada:
		  Oh noche que juntaste 
		  Amado con amada
		  Amada en el Amado transformada!

				    *

		  Descubre tu presencia,
		  Y mátame tu vista y hermosura;
		  Mira que la dolencia
		  De amor, que no se cura
		  Sino con la presencia y la figura.

Como homem do século XVI, São João da Cruz buscou 
transmitir mais suas experiências “subjetivas” que uma 
doutrina objetiva, como os místicos de alguns séculos antes 



15

haviam feito. E, no entanto, ele nunca se afastou do Objeto 
Divino de todo esforço místico. No nível prático, instruindo 
aspirantes, ele disse, por exemplo: “Toda qualidade é um 
empréstimo de Deus”. A subjetividade da alma é incerta; 
somente a realidade objetiva, que origina-se além dela, é 
absolutamente certa.

*

O misticismo foi definido acima como a dimensão interior 
ou espiritual contida em todas as religiões — cada religião 
sendo entendida como uma Revelação Divina separada e 
específica. A religião compreende uma “periferia” e um 
“centro”; em outras palavras, um exoterismo e um esoterismo. 
O exoterismo é a expressão ou veículo providencial do 
esoterismo interno a ele, e o esoterismo é a essência supra-
formal do exoterismo correspondente. É por isso que o 
misticismo ou esoterismo — erroneamente visto por alguns 
como não-ortodoxo — não pode de forma alguma subverter 
o formalismo religioso do qual ele é a seiva.

Por outro lado, a essência transcende a forma de tal 
maneira que por vezes inevitavelmente a “quebra”. Conflitos 
ocorreram entre o misticismo mais puro e a respectiva 
autoridade exotérica; os casos de Mestre Eckhart no 
Cristianismo medieval e de al-Hallaj no Islã — resultando 
um em condenação e o outro em martírio — são exemplos 
notáveis. Contudo, Eckhart enunciou este romper da forma 
de maneira positiva ao dizer: “Se quiseres chegar ao âmago, 
deves romper a casca”. Não é necessário acrescentar que tal 
“transcendência” com relação às formas é o antípoda mesmo 
da heresia intrínsica, que não é nada mais que uma violação 



16

grosseira da estrutura formal (revelada) das religiões.  As 
formas podem ser transcendidas somente “a partir do 
alto” (ou “de dentro”). Negligenciar as formas “desde 
baixo” (ou “desde fora”) é o oposto mesmo de transcendê-
las. Exteriormente o homem precisa observar as formas 
tradicionais tão perfeitamente quanto possível. O homem 
pode oferecer a Deus — e assim transcender — apenas 
aquilo em que atingiu a perfeição.

O misticismo é a realidade do amor do homem por Deus 
e da união do homem com Deus. É um hino à Subjetividade, 
um hino à Objetividade e um hino à Felicidade ou União 
— estas três Hipóstases Divinas sendo uma. Foi enfatizado 
como o misticismo, ao contrário de certas aparências e de 
opiniões comumente ouvidas, é sempre um florescimento 
dentro de um arcabouço ortodoxo. Mas como o misticismo 
transcende as formas “desde cima” (ou “desde dentro”), ele 
não conhece fronteiras. Sua essência é uma com o Absoluto 
e o Infinito. Concedamos então a última palavra a Jalal-
ad-Din Rumi, um dos maiores místicos do Islã e um dos 
maiores poetas místicos de todos os tempos:

Não sou nem cristão, nem judeu, nem parse, nem muçulmano. Não 
sou nem do Oriente nem do Ocidente, nem da terra nem do mar... 
Deixei de lado a dualidade e vi que os dois mundos são um. Busco o 
Um, conheço o Um, vejo o Um, invoco o Um. Ele é o Primeiro, Ele é o 
Último, Ele é o Exterior, Ele é o Interior.


