Que é Misticismo?, de William Stoddart

Publicado em Lembrar-se num Mundo de Esquecimento,
de William Stoddart, Kalon, Sdo José dos Campos, 2013

Original inglés: What is Mysticism?
Tradugdo de Alberto V. Queiroz
Todos os direitos reservados. E proibida a

reproducio total ou parcial sem autorizagio
dos detentores dos direitos autorais.



O QUE E MISTICISMO?

por William Stoddart

Com exce¢do daqueles que o rejeitam ou o ignoram
totalmente, as pessoas em geral tém por aceite que o
misticismo reivindica referir-se 4 “Realidade Suprema”.
A relagdo em questdo é na maior parte considerada como
sendo do tipo “experiencial”, e é usada com freqiéncia a
frase “experiéncia mistica™— assumindo-se que o objeto
de tal experiéncia ¢, precisamente, a “Realidade Suprema”,
a qual é declarada transcendente e oculta em relagio a
nossa percep¢io comum. Essa experiéncia mistica ¢ tida
como “incomunicdvel” e é freqientemente dita puramente
“subjetiva’, no sentido pejorativo, particularmente quando se
lanc¢a alguma divida sobre o alegado objeto da experiéncia.

Entretanto, admitir-se-4 em geral que, assim como
hd uma “experiéncia mistica’, hd também uma “doutrina
mistica’. Conseqlientemente, hi ao menos algo a ser
comunicado (pois este é o significado de doutrina), e ao
mesmo tempo algo que é “objetivo”, dado que tudo o que
pode ser transmitido precisa ser objetivo, mesmo que o
objetivo venha a se mostrar ilusério. O subjetivo em si ndo
pode ser transmitido’, mas seu objeto pode — ao menos

1. No subjetivismo moderno, o que é expressado ¢ somente um sujeito que ja ¢
relativo, a saber o ego passional, sentimental e imaginativo; a fim de expressar-
se, ele necessariamente usa elementos objetivos escolhidos arbitrariamente,
enquanto separa-se arrogantemente e tolamente da realidade objetiva. O
‘puramente subjetivo’, no mundo moderno, pode apenas manifestar sua
presenca gritando e de modo ofegante, e esta ¢ a definigdo mesma da poesia

2



em termos conceituais. Dizer: “Passei por uma experiéncia
indescritivel” j& ¢ uma descri¢io e uma comunicagio.
Enquanto tal, ela pode ser considerada objetivamente por
terceiros e, dependendo de sua adequagio, da sensibilidade
do ouvinte e da realidade do objeto, ela pode mesmo fazer
vibrar nele uma corda respondente. Isto significa que em
circunstincias favordveis ela pode em maior ou menor grau
estimular no ouvinte uma intui¢io ou “experiéncia” similar.

O alegado objeto tanto da “experiéncia mistica” quanto
da “doutrina mistica” é a Realidade Suprema. A doutrina
mistica pode chama-la de Um, Si, Puro Ser, ou outro nome,
e a experiéncia mistica é considerada como sendo a unido
com ela, em qualquer grau e de qualquer modo que seja.
Com este fim, fala-se também de “via mistica” ou “caminho
mistico”. Este é o processo de “unifica¢do” com o Um , o Si,
o Puro Ser — todos esses sendo nomes para a Realidade
Suprema.

De tudo isso resulta claramente que o misticismo ou
a experiéncia mistica tem dois polos, a saber a doutrina
mistica e a via ou caminho mistico. Portanto, no misticismo,
assim como em outras esferas, ¢ uma questio de doutrina
e método, ou teoria e pritica. Estes elementos gémeos do
misticismo serdo examinados em detalhe neste ensaio.
A validade e justificabilidade do misticismo, seja dito de
imediato, depende da validade e justificabilidade de seu
objeto. Se este for uma realidade, a experiéncia ¢ vilida e,
da maneira descrita, capaz de ser comunicada a terceiros e
neles evocada.

Como em geral ocorre, falei do misticismo de uma
forma que poderia dar a impressao de ser ele uma entidade

‘avant-garde’ moderna.



independente capaz de existir em um vicuo. No entanto,
esta impressdo seria inteiramente falsa, visto que na pratica
o misticismo s6 surge dentro do arcabougo de uma das
religides reveladas. De fato, seria justo dizer que o misticismo
constitui a dimensdo interior ou espiritual de toda religido.
Misticismo € esoterismo, enquanto que o arcabougo religioso
exterior é o respectivo exoterismo. O exoterismo ¢ para
todos, ao passo que o correspondente esoterismo ¢ somente
para aqueles que a ele se sentem chamados. O esoterismo,
diferentemente do exoterismo, nao pode ser imposto. Ele é
estritamente uma questdo de vocagao.

Ja se disse que “todos os caminhos levam ao mesmo topo”.
Neste simbolo, a variedade das religides é representada
pela multiplicidade dos pontos de partida ao longo da
base circunferencial da montanha. Os caminhos radiais
ascendentes sdo os caminhos misticos. A unicidade do
misticismo ¢ uma realidade somente no topo dnico. Os
caminhos sio muitos, mas seu destino é um. A medida
em que se aproximam deste destino, os vdrios caminhos
cada vez mais se assemelham, mas somente no topo é que
eles realmente coincidem. Até 14, apesar de semelhangas
e analogias, eles permanecem separados, e de fato cada
caminho ¢ imbuido de um perfume ou uma cor bem
definidos — o misticismo islimico é claramente diferente
do misticismo cristio — mas no topo estas virias cores
sdo (ainda falando simbolicamente) reintegradas na Luz
incolor. Os misticismos islamico e cristdo sio um somente
em Deus.

E este ponto de “Luz incolor”, onde as diferentes religides
se encontram, que torna possivel a philosophia perennis ou
religio perennis. Esta é a verdade divina, supra-formal, que

4



¢ a fonte de cada religido, e que cada religido incorpora. O
coragio de cada exoterismo é seu esoterismo correspondente,
e o coragido de cada esoterismo (ou o esoterismo em estado
puro) ¢ a religio perennis.

Em todas as religides, a meta do misticismo é Deus, que
pode também receber atributos como o Um, o Absoluto,
o Infinito, o Si, o Puro Ser’. Em muitas variedades de
misticismo diz-se que a meta ¢ a Verdade, concebida como
uma Realidade viva capaz de ser vivenciada. O misticismo
tem, portanto, trés elementos: a doutrina referente a Deus e a
Realidade Suprema (doutrina mistica), a unidade com Deus
ou Realidade Ultima (experiéncia mistica), e 0 movimento
que leva da primeira a segunda (caminho mistico). Em
outras palavras: a doutrina da Unidade, a experiéncia da
Unido, e o caminho de Unificagio.

A doutrina mistica e a metafisica ou teologia mistica sdo
uma tnica e mesma coisa. A experiéncia mistica, quando num
grau total ou a0 menos suficiente, ¢ a salvagio ou liberagio.
E o propésito do caminho mistico € a “realizagao espiritual”,
isto ¢, a progressdo do exterior ao interior, da crenga a visao,
ou, em termos escoldsticos, da Poténcia ao Ato.

Muitas pessoas estio familiarizadas com as trés
modalidades fundamentais da realizagdo espiritual
proclamadas pelo Hinduismo: karma-mairga (a “Via da
Aga0”), bhakti-marga (a “Via do Amor”) e jadna-mairga (a
2. Inclui—s§ aqui a religido ndo teista do Budismo, ja que aqui também a
Realidade Ultima, referida de forma variada em diferentes contextos como

Dharma (‘Lei’), Atma (‘Self”), Nirvana (‘Extingdo’) ou Boddhi (‘Despertar”)
, € vista como transcendente e absoluta.



“Via do Conhecimento”). Estas correspondem aos trés
graus ou dimensdes do Sufismo: makhifah (“Temor”),
mahabha (“Amor”) e marifa (“Conhecimento”ou “Gnose™).
Estritamente falando, somente bhakti e jadna (isto é,
mahabha e ma'rifa) constituem o misticismo: o misticismo
¢ uma via de Amor, uma via de conhecimento, ou uma
combinac¢do de ambas. Que se recorde aqui a ocasio na
vida de Cristo quando ele foi recebido na casa das irmas
Marta e Maria. O que ficou conhecido no Cristianismo
como a “Via de Marta” equivale ao karma-mdrga do
Hinduismo, a via da observincia religiosa e das boas obras.
A via contemplativa ou mistica, por outro lado, é a “Via
de Maria”, que compreende duas modalidades, a saber
bhakti-marga (a “Via do Amor”) e jidna-marga (a “Via
do Conhecimento”). Karma enquanto tal é puramente
exotérico, mas ¢ importante enfatizar que hd sempre um
elemento kirmico tanto em bhakti quanto em jidna. Tanto
a Via do Amor quanto a Via do Conhecimento contém
necessariamente um elemento de Temor ou conformidade.
Do mesmo modo, a Via do Conhecimento contém
invariavelmente a realidade do Amor. Quanto a Via do
Amor, que é composta de fé e devogio, ela contém um
elementoindireto de jzidnanatormadateologiadogmiticae
especulativa. Este elemento estd na especulagio intelectual
em si, ndo em seu objeto, o qual ¢ limitado por defini¢do,
caso contririo ndo se trataria de bhakti. A despeito da
presenca em cada uma das Vias de elementos das duas
outras, as trés Vias karma, bhakti e jiidna (ou makhéfah,
3. Esta palavra ¢ usada de modo puramente etimologico, e nao se refere

a corrente dos primordios da historia do Cristianismo conhecida como

‘gnosticismo’. ‘Gnosis’, do grego, ¢ a unica tradugio adequada para o
sanscrito jii na (com o qual ¢ de fato cognato) ¢ para o arabe ma ‘rifa.

6



mahibha e ma'rifa) representam trés modos de aspiragio
religiosa especificos e facilmente distinguiveis.

Quanto a questio de a qual destes caminhos um
determinado devoto se liga, trata-se invencivelmente uma
questdo de temperamento e vocagio. E um caso em que a
Via escolhe o individuo, nio o individuo a Via.

Historicamente falando, o misticismo cristdo caracteriza-
se principalmente pela Via do Amor, ao passo que os
misticismos hindu e islimico comportam tanto a Via do
Amor quanto a Via do Conhecimento. A linguagem da
Via do Amor tem ressonincias notavelmente semelhantes
em qualquer misticismo em que aflore, mas as formulagdes
jhanicas do hinduismo ou gnésticas do Sufismo tendem
a soar estranho aos ouvidos dos que estdo familiarizados
apenas com a forma cristd, ou em todo caso bhaktica, de
espiritualidade.*

A meta da religido, em toda sua diversidade, ¢ a salvagio.
Qual é entio a diferenga entre exoterismo e esoterismo? O
exoterismo ¢ formalista, mas a fé e a devogdo podem dar-lhe
profundidade. O esoterismo ¢ profundo — supra-formal
— por defini¢do, e é o apanigio somente daqueles que
possuem vocagdo. Neste caso as formas sdo transcendidas
no sentido de que sdo vistas como expressoes simboélicas
da esséncia. Também no esoterismo a fé é essencial, mas

4. Entre aqueles que excepcionalmente manifestaram a Via do Conhecimento
no Cristianismo estdo incluidas grandes figuras como a de Dionisio o
Aeropagita, Mestre Eckhart e Angelo Silésio. Sdo precisamente as obras de jii
nins como estes que tendiam a causar rusgas no clima geralmente bhaktico do
Cristianismo.



ela significa sinceridade e compromisso total--um esforco
em dire¢do a realizagio. Metafisicamente, a diferenca entre
exoterismo e esoterismo (entre formalismo e misticismo
sapiencial) reside na maneira como se encara a Meta final:
no exoterismo, Deus é encarado no nivel do “Ser” (o Criador
e Juiz): ndo importa quio profundo ou sublime o fervor do
exoterista, o Senhor e o fiel permanecem sempre distintos.
No esoterismo, por outro lado, Deus é encarado no nivel do
“Supra-Ser” (a Esséncia Divina). Neste nivel percebe-se que
Senhor e fiel (este criado a imagem daquele) compartilham
uma esséncia comum, e isto revela a possibilidade da Unido
Divina suprema.

Fez-se referéncia acima aos termos “subjetivo”e “objetivo”,
e alguns podem ter dificuldade para conceber a definicdo
exata destes dois conceitos. A melhor chave para esta
questdo ¢ a fornecida pelo epiteto hindi para a Divindade,
Sat-Chit-Ananda. Os trés elementos constitutivos desta
designa¢do Divina sio geralmente traduzidos por Ser
(infinito), Consciéncia (infinita) e Beatitude (infinita). Esta
tradugdo € precisa e permite ver que o Ser é o Objeto Divino
e a Consciéncia é o Sujeito Divino, enquanto a Beatitude —
a fusdo harmonica dos dois — é a Unido Divina. A tradugio
mais “essencial” de Saz-Chit-Ananda é, portanto, “Objeto-
Sujeito-Unido”. Este ¢ o modelo ou origem de todos os
objetos e sujeitos possiveis, e do anseio destes por aqueles.’

7

Este aspecto “trinitdrio” da Divindade ¢é universal, e ¢é

5. Sat-Chit- Ananda podem também ser interpretados como ‘Conhecido-
Conhecedor-Conhecimento’ ou ‘Amado-Amante-Amor’.

8



encontrado em todas as religides. No Cristianismo ele ¢ o
dogma central: Deus Pai, Deus Filho e Deus Espirito Santo.
A analogia entre a Trindade cristd e “Ser-Consciéncia-
Beatitude”pode ser vista a partir das exposi¢des doutrinais da
patristica grega e também na designagio da Trindade crista
por Santo Agostinho como “Ser-Sabedoria-Vida”. No Isla,
apesar de ele ser sobretudo a religido do monoteismo estrito,
algumas formulagées sufis evocam exatamente o mesmo
aspecto trinitario da Divindade. Mais tarde falar-se-a sobre
“realizacdo espiritual”, mas no sufismo esta é essencialmente
a invocagio (dhikr) do Nome de Deus. Neste sentido, diz-se
que Deus é nio somente Aquilo que ¢ invocado (Madhkir),
mas também, em ultima anilise, Aquilo dentro de nés que
invoca (Dhdkir) e, mais ainda, que o préprio Dhikr, enquanto
Atividade interna de Deus®, é também Divino. Temos
portanto o terndrio Madhkir-Dhaikir-Dhikr, “Invocado-
Invocador-Invocagao”; a relagio entre estes trés elementos
sendo precisamente a de “Objeto-Sujeito-Unido”. Esta é a
esséncia mesma da teoria e da pratica do misticismo, pois
esta “Unido” in divinis é a prefiguracdo e modelo da unido
do homem com Deus. As doutrinas hindu, crista e sufi
coincidem na elucidagio de por que isso ¢ assim.

Uma das caracteristicas mais importantes da doutrina
mistica que deriva de varias das grandes religides —
explicita, por exemplo, nos tratados de grandes misticos
jiidnicos ou gndsticos como Shankara, Eckhart e Ibn
‘Arabi — é a distin¢do feita, em Deus mesmo, entre Deus

6. Que este Ato Divino passe pelo homem ¢ o mistério da salvagao.



e Divindade, ou entre “Ser” e “Esséncia”. Na doutrina
religiosa comum, a distin¢do fundamental é entre Deus
e o homem, ou entre o Incriado e o criado. A doutrina
mistica ou esotérica, por outro lado, faz uma distin¢do em
cada uma dessas categorias. Assim, no Incriado jé existe ha
uma prefigura¢io da criagio, que é Deus enquanto Ser —
em contraposi¢do a esséncia Divina ou Divindade, que ¢é
“Supra-Ser”. Deus enquanto “Ser” é o criador imediato do
mundo. Com rela¢io a criagio — em si relativa —, hd nela
um reflexo do Incriado (o Absoluto) na forma de Verdade
e Virtude, Simbolo e Sacramento. Mais uma vez a doutrina
mistica torna explicita a realidade da unido mistica, pois
¢ unindo-se com o Sacramento criado (por exemplo, na
Eucaristia ou na Invocagio de um Nome Divino) que
o mistico realiza a sua unido com, ou reintegra¢io na,
Divindade incriada. Esta exposicio ¢ tirada dos escritos de
Frithjof Schuon®, que explicou como o Ser (a prefiguragio
do relativo no Absoluto) é o Logos incriado, ao passo que
a reflexdo do Absoluto no relativo (o Profeta, o Redentor,
o Tathigata, o Avatira) é o logos criado. Sem esta ponte
(o Logos com seus aspectos criado e incriado), nenhum
contato entre o criado e o Incriado, entre 0 homem e Deus,
seria possivel. O abismo entre os dois seria intransponivel.
Isto seria “dualismo”, nio Nio-Dualidade (ou Advaita,
usando o termo da metafisica de Shankara), e inteiramente
oposto ao misticismo. Em cada religido, o Fundador
¢ a personificacio do Logos, e seu papel enquanto tal é

7. A mesma disting@o ¢ também feita por Sdo Gregodrio Palamas em sua
doutrina da Esséncia Divina e das Energias Divinas.

8. Veja especialmente O Esoterismo como Principio e como Caminho,
Ed.Pensamento (Sao Paulo, 1978).

10



sempre explicitado. Cristo disse: “Aquele que me viu, viu a
Deus”. E nas palavras do Buda: “Aquele que vé o Dharma
me vé; aquele que me vé, vé o Dharma”.® A unido mistica é
realizada apenas por intermédio do Logos.

Como vimos, o misticismo inclui tanto a doutrina mistica
quanto a experiéncia mistica. A experiéncia mistica é a
“realiza¢do” interior e unitiva da doutrina. Este campo ¢ o
do método espiritual. No hinduismo, o método espiritual é
representado pelo Yogz — nio os exercicios fisicos derivados
do hatha-yoga hoje amplamente praticados no Ocidente,
mas raja-yoga, a arte “régia’ de unifo. Se no hinduismo o
veda (conhecimento) ¢ a scientia sacra, entdo o yoga (uniio)
¢ a ars sacra ou operatio sacra correspondente. Neste sentido
toi dito na idade média: ars sine scientia nihil: ndo se pode
praticar racionalmente um método espiritual a ndo ser com
base numa doutrina espiritual previamente compreendida
que ¢é tanto a motiva¢do quanto o paradigma do trabalho
espiritual a ser empreendido. Se doutrina sem método ¢é
esterilidade, método sem doutrina é perdicdo. Isto deixa
claro por que a doutrina precisa ser “ortodoxa” — isto ¢,
em conformidade sutil com a verdade divina. Uma pseudo-
doutrina, tendo como origem apenas inven¢bes humanas
arbitrdrias, ¢ a mais poderosa de todas as causas de perdi¢io.

Estes pontos devem ser enfatizados, porque nos dias
de hoje muitos daqueles que sentem-se atraidos pelo
msticismo anseiam por “experiéncias” a todo custo — sem

9. Samyutta Nikdya iii. 120. Aqui o Buddha identifica-Se com a Lei Eterna
(Dharma).

11



se preocuparem em se perguntar: experiéncia de qué, e
sem as salvaguardas seja da conformidade a disciplina de
uma tradi¢do religiosa, seja da permissio e da diregdo de
uma autoridade espiritual. E precisamente esta separacio
ilegitima do método da doutrina que pode ser prejudicial.
Quanto mais real e eficaz um método espiritual, tanto maior
o perigo para quem dele se apropria ilegitimamente. Hd
muitos registros de casos de danos psicolégicos e espirituais
resultantes de um uso ndo-autorizado (ou seja, de uma
profanacio) de ritos e sacramentos religiosos.

No passado, era a falta inversa que era mais comum: saber
a verdade, mas — por fraqueza, paixdo ou malicia — deixar
de colocd-la em prética; em outras palavras, a hipocrisia, ndo
a heresia — a “falsa sinceridade” — dos tempos modernos.
Quio caracteristico de nossa era o estar de ponta cabega,
neste caso como em outros! A nova falta é infinitamente
mais profunda que a anterior. Esquece-se que toda “busca”
tem inevitavelmente um objeto e que, quer se queira, quer
nio, o objeto de um método mistico ou espiritual é a
Realidade Suprema ou Deus. Nao se pode brincar com o
objeto impunemente.

O yoga é unido com Deus (ou com o Principio Divino)
por meio da concentragio nele, e uma forma particularmente
bem conhecida é o japa-yoga, que compreende a invocagio
continuada de um mantra (um Nome Divino ou uma
férmula contendo um Nome Divino). Mutatis mutandis,
este método espiritual desempenha um papel central em
todos os misticismos. No Budismo Mahdiydina, por exemplo,
ele aparece sob a forma do Mani tibetano e do Nembutsu
japonés. No Isld, nada é mais recomendado ao aspirante
espiritual do que dhikr Allih, a“recordagio de Deus”por meio

12



da invocagio de Seu Nome. No hesicasmo (o misticismo do
Cristianismo oriental), a invocagdo do Nome Divino toma a
forma da “Prece de Jesus”, uma pratica vividamente descrita
'O Peregrino Russo. O método anilogo no cristianismo
ocidental é o culto do Santo Nome. Este floresceu na Idade
Média, e foi pregado com pungéncia e determinagio no
século XV por S. Bernardino de Siena: “Tudo o que Deus
criou para a salvagio do mundo estd oculto no Nome de
Jesus”. A pritica foi revificada na forma da invocagio Jesu-
Maria, nas revelagoes feitas na primeira metade deste século
a Irma Consolata, uma freira capuchinha italiana.

Este método de concentragio em um Nome Divino indica
claramente que misticismo é exatamente o oposto do dar
liberdade total a subjetividade nao-regenerada do homem.
De fato, ele ¢ a exposi¢ao dessa subjetividade ndo-regenerada
a influéncia normativa e transformante do Objeto revelado,
o Sacramento ou Simbolo da religido em questdo. Foi neste
sentido que Sao Paulo pdde dizer: “Nao eu, mas o Cristo em
mim”. Ao mesmo tempo, e mesmo mais esotericamente, o
misticismo € a exposi¢ao de nosso egoismo mesquinho, visto
por sua vez como um “objeto”, a influéncia aniquiladora e no
entanto vivificante do Sujeito divino, do Siimanente™. Esta
possibilidade ¢ vista no Isla no hadith qudsi: “Eu (Deus)
sou a audi¢do pela qual ele (o escravo) ouve™ . O veiculo de

10. Esta sintese do aspecto dual da realizagdo ou método foi tirada dos escritos
de Frithjof Schuon. Ver especialmente L’Oeil du Coeur, Dervy-Livres (Paris,
1976), capitulo ‘Microcosme et Symbole’.

11. Uma idéia similar é encontrada nas palavras de Santa Tereza d’Avila:
‘Cristo ndo tem na terra corpo sendo o seu, maos sendo as suas, pés senao
0s seus; seus sdo os olhos com os quais a compaixdo de Cristo olha para o
mundo; seus s3o os pés com os quais ele segue fazendo o bem, e suas sdo as
maos com as quais ele pode nos abengoar agora.’

13



ambos os processos ¢ a invocagdo de um Nome Divino (que
é tanto Sujeito quanto Objeto) num arcabougo estritamente
tradicional e ortodoxo, e com a autorizagio e supervisio de
um mestre espiritual auténtico. Nesse campo, ndo hd lugar
para curiosidade e experimentos.

Nos misticismos de vérias religioes, a busca de Deus pela
alma é simbolizada em termos do mutuo desejo ardente
entre amante ¢ amada. Sdo Jodo da Cruz, por exemplo, usa
este simbolismo em sua poesia mistica, da qual sdo tirados
0s seguintes versos:

[ Oh noche, que guiaste

Oh noche amable mas que el alborada:
Oh noche que juntaste

Amado con amada

Amada en el Amado transformada!

Descubre tu presencia,

Y mdtame tu vista y hermosura;
Mira que la dolencia

De amor, que no se cura

Sino con la presencia y la figura.

Como homem do século XV, Sdo Jodo da Cruz buscou

transmitir mais suas experiéncias “subjetivas” que uma
doutrina objetiva, como os misticos de alguns séculos antes

14



haviam feito. E, no entanto, ele nunca se afastou do Objeto
Divino de todo esfor¢o mistico. No nivel pratico, instruindo
aspirantes, ele disse, por exemplo: “Toda qualidade é um
empréstimo de Deus”. A subjetividade da alma ¢é incerta;
somente a realidade objetiva, que origina-se além dela, é
absolutamente certa.

O misticismo foi definido acima como a dimensao interior
ou espiritual contida em todas as religides — cada religido
sendo entendida como uma Revela¢do Divina separada e
especifica. A religido compreende uma “periferia’ e um
“centro”; em outras palavras,um exoterismo e um esoterismo.
O exoterismo ¢ a expressio ou veiculo providencial do
esoterismo interno a ele, e o esoterismo ¢ a esséncia supra-
formal do exoterismo correspondente. E por isso que o
misticismo ou esoterismo — erroneamente visto por alguns
como nio-ortodoxo — nio pode de forma alguma subverter
o formalismo religioso do qual ele ¢é a seiva.

Por outro lado, a esséncia transcende a forma de tal
maneira que por vezes inevitavelmente a “quebra”. Conflitos
ocorreram entre o misticismo mais puro e a respectiva
autoridade exotérica; os casos de Mestre Eckhart no
Cristianismo medieval e de al-Hallaj no Isla — resultando
um em condenagio e o outro em martirio — sio exemplos
notdveis. Contudo, Eckhart enunciou este romper da forma
de maneira positiva ao dizer: “Se quiseres chegar ao amago,
deves romper a casca”. Nio ¢é necessdrio acrescentar que tal
“transcendéncia” com relagdo as formas é o antipoda mesmo
da heresia intrinsica, que n@o ¢ nada mais que uma violagdo

15



grosseira da estrutura formal (revelada) das religies. As
formas podem ser transcendidas somente “a partir do
alto” (ou “de dentro”). Negligenciar as formas “desde
baixo” (ou “desde fora”) é o oposto mesmo de transcendé-
las. Exteriormente o homem precisa observar as formas
tradicionais tdo perfeitamente quanto possivel. O homem
pode oferecer a Deus — e assim transcender — apenas
aquilo em que atingiu a perfeicio.

O misticismo ¢ a realidade do amor do homem por Deus
e da unido do homem com Deus. E um hino a Subjetividade,
um hino a Objetividade e um hino a Felicidade ou Unido
— estas trés Hipdstases Divinas sendo uma. Foi enfatizado
como o misticismo, ao contrdrio de certas aparéncias e de
opiniées comumente ouvidas, é sempre um florescimento
dentro de um arcabougo ortodoxo. Mas como o misticismo
transcende as formas “desde cima” (ou “desde dentro”), ele
nio conhece fronteiras. Sua esséncia é uma com o Absoluto
e o Infinito. Concedamos entdo a ultima palavra a Jalal-
ad-Din Rumi, um dos maiores misticos do Isld e um dos
maiores poetas misticos de todos os tempos:

Nao sou nem cristdo, nem judeu, nem parse, nem mugulmano. Nao
sou nem do Oriente nem do Ocidente, nem da terra nem do mar...
Deixei de lado a dualidade e vi que os dois mundos sido um. Busco o
Um, conhego 0 Um, vejo 0 Um, invoco o Um. Ele é o Primeiro, Ele é o
Ultimo, Ele ¢ o Exterior, Ele ¢ o Interior.

16



